en los cimientos de una casa. Todo ello remite a
un pasado lejano, tanto el soporte como el tipo de
letra empleada, y més aun el hecho de haberlo
encontrado enterrado bajo una casa. Es esta otra
forma de comicidad, pues en la historia hay
suficientes datos como para situarla muy cerca del
tiempo real de la redaccién, y el lector debia de
darse cuenta de ello®l. Estos poemas son los de los
académicos de Argamasilla que se incluyen al final
de la primera parte de la obra.

Termino con dos imdgenes, La primera del Prlogo
dela ptimera parte, donde vemos al autor en el mismo
acto de escribir, o de querer hacerlo, esperando fa

inspiracién de las musas: «Muchas veces tomé la

51 Primera parte, Cap. LII, p. 591.
52 Segunda parte, Cap. LXXIII, pp. 1222-1223.

i

Camdes e Cervonles: um didlogo ioérico
22

pluma para escribille, y muchas la dejé, por no saber
lo que escribiria; y estando una en suspenso, con el
papel delante, la pluma en la oreja, el codo en el
bufete y la mano en la mejilla, pensando lo que
dirfa, entrd a deshora un amigo mio (...}».

La segunda es también del autor, de o¢re autor.
En el dltimo parrafo del libro vuelve a aparecer
Cide Hamete, quien en este caso le habla a su pluma
y le indica lo que ella misma puede responder si
«presuntuosos y malandrines historiadores» la
cogen para seguir escribiendo®. Termina el libro,
pues, con las palabras de la pluma que lo escribic,
colgada yabandonada, come las armas de Don Quijote,

una vez cumplida su tarea.

Lisboa como destino alegorico

en el Quijote apdcrifo

Luis Gomez Canseco

i

Tanto Miguel de Cervantes como su emulo Alonso Fernindez ae Avellaneda vivieron en un mundo
lingilistico, literario y cultural en ef que las fronteras entre Portugal y Espafia marcaban no séio limies
y separaciones, sino también espacios compartidos. En los siglos XV1y XVIl y mds alld de las polémicas
v los enfrentamientos politicos, esas fronteras no estaban delimitadas y separadas por rios, sino desdibujadas
por el intercambio, Ia convivencia y las experiencias comunes y por un riquisimo ir y venir de libros,
ideas, impresores, predicadores, profesores universitarios y personas de toda indole. Y, en realidad, no es
posible explicar el Renacimiento espafiol sin Portugal, ni el portugués sin Espafia.

En los libros del manco, la presencia de Ia lengua y la cultura portuguesas se sigue aqui y alld. Si miramos
al Quijate, cuya impresion acogieron ya en los primeros meses de 1605 los talleres lisboetas de Jorge Rodriguez
y los de Pedro Crasbeeck, veremos cémo el cura Pero Pérez atribuye el Pa/merin de Ingalaterra «a un
discreto rey de Portugal», ateniéndosc a la noticia de que fue el rey Don Juan 111 quien lo compuso. Mis tarde,
en el capitulo XX de Ja primera parte, Sancho entretiene la noche y sus miedos con el cuento inacabado
de Lope Ruiz y la pastora Torralba. La historia tiene lugar en los campos de Extremadura, pero resulta
que el pastor, con la intencién de huir de la jurisdiccién sentimental de la tal Torralba, decide «pasarse a
los reinos de Portugal» y se topa con una crecida del rio Guadiana y «un barco, tan pequefio, que solamente
podian caber en €l una persona y una cabrax, con todo lo que ello conlleva en la narracién del escudero.
Liega el capitulo XXII de Ia segunda parte y don Quijote encarece, desde las profundidades de la cueva
de Montesinos, los viajes del infante don Pedro: «asi Ie haré yo de no sosegar y de andar las siete partidas
del mundo, con mds puntualidad que las anduve el infante don Pedro de Portugal, hasta desencantarla»,
recordando acaso el Libro def infante Don Pedro de Portugal, gue anduvo las cuatro partidas del mundo y
que se habfa impreso en Salamanca en 1547. Pero es en el capitulo LVIII de 1615 donde aparece uno de
los testimonios mas hermosos sobre la presencia de 1a cultura portuguesa en Cervantes. Don Quijote y
Sancho acaban de salir del palacio de los duques y asi, como si nada, se encuentran con un grupo de
gentes entretenidas que han dado en pasar unos dias vestidos de pastores. Y entre sus entretenimientos,
c6mo no, estd la poesia y la poesia mds fina de la época. La geografia pudiera parecer extrafa, pues los
personajes andan por tierras aragonesas, ain asi, la noticia que desvelan las dos hermosisimas jévenes
disfrazadas de pastoras resulta emocionante:

Traemos estudiadas dos églogas, una del famoso poeta Garcilaso, y otra del excelentisimo Camdes en
su misma lengua portuguesa, las cuales hasta ahora no hemos repreécntado.

Estamos en la fingida Arcadia y unos espafioles que vivian lejos de la raya de Portugal no tenian
problema para representar y entender los versos de Don Luis de Camdes en su misma lengua portuguesa.
Los trabajos de Persiles y Sigismunda insisten en esa misma comunicacion de lenguas, pues también del
espafiol Antonio se dice que sabia muy bien la lengua portuguesa. De hecho, la identifica de inmediato

cuando escucha otros versos amorosos:



“En esto, yendo navegando, con el espacio
que podian prometer dos remos, que no
llevaba mis cada barca, oyeron que de la una
de las otras dos salia una voz blanda, suave,
de manera que les hizo estar atentos a escuchalla.
Notaron, especialmente el birbaro Antonio
el padre, que noté que lo que se cantaba era
en lengua portuguesa, que ¢l sabia muy bien.
Callé la voz, y de allf a poco volvié a cantar en
castellano, y no a otro tono de instrumentos
que al de remos que sesgamente por el tranquilo
mar las barcas impelian; y noté que lo que
cantaron fue esto”, (Persiles, 75)

El cantor, que también usaba de las dos lenguas
para sus versos, es nada menos que el noble
portugués Manuel de Sosa, que a su vez cuenta la
historia de su vida «en medio portugués y en medio
castellanow (Persiles, 76}, para morir de amor con
el punto final. Mis adelante se afirma que «sola la
portuguesa puede competir en ser dulce y agradables
con el valenciano (Persifes, 359), y cuando los
viajeros enamorados llegan 2 Lisboa, se encontrarin
en una iglesia el curioso epitafio del enamorado
portugués que vieron morir en su periplo nérdico:

“AQUI YACE VIVA LA MEMORIA DEL YA MUERTO

MANUEL DE $OSA COITIRG, CABALLERO PORTUGUE'S,

QUE, A NO SER PORTUGUES, AUN FUERA VIVO.

NOMURIO A LAS MANOS DE NINGUN CASTELLANO,

SINO A LAS DEL AMOR, QUE TODO L0 PUEDE;

PROCURA SABER SU VIDA Y ENVIDIARAS SU

MUERTE, PASAJEROQ". ( PERSILES, P. 274)
Cervantes ilustra conJa historia de este caballero
portugués una creencia extendida entre los espafioles
del Siglo de Oro, que imaginaban a todos los
portugueses enamoradizos y melosos; por eso el
maestro Correas recoge en su Vocabulario de refranes
yfrases proverbiales el dicho «Es muy portugués» y
lo explica asegurando que se usaba «para decir que
uno es muy enamorado». El médico Francisco
Lépez de Villalobos llegé un poco mis lejos en
sus Sentencias, pues, cuando se detiene a detallar
en el capitulo VI «Como el amador es loco de atar,
lo hace acudiendo a peregrinos ejemplos portugueses:
Tiene un bien esta locura, que haze sus
locos tan mansos y tan bien condicionados que
osards sin miedo ninguno llegarte a ellos,
y auna las vezes holgaris y hallarés passatiempo

Camdes e Cervantes: um didilogo ibérco
24

en tratar y hablar con ellos y en ver los gestos
yfalsos visajes que estin haziendo. Mayormente,
siaciertan los amores en un portugués musico
muy querellose y pobre o en otros hombres
desta qualidad graciosos, en verdad que te
andes todo el dia sin comer tras elles”.
Volviendo a Cervantes, es en Lisboa donde un
pintor deja testimonio en lienzo de los viajes de
Pertandro y Auristela y donde el retrato de la dama
lanza la nombradia de su belleza por Portugal,
Francia e Ttalia. Es tambiénen capital portuguesa
donde tiene lugar 1a historia del polaco que asesina
a2 Don Duarte, hijo de Dofia Guiomar de Sosa,
que luego se ve obligada a protegerle y que como
Juramento de grado mayor dice: «aunque fuérades
mil veces castellano, os librara yo si pudiera, y os
libraré si puedon (Persiles, 314). Es esa Lisboa que
¢l espafiol Antonio describe con términos de elogio
y admiracién:

“Agora sabris, bdrbara mfa, del modo que
has de servir a Dios, con otra relacién mis
copiosa, aunque no diferente, de la que yo te
he hecho; agora veris los ricos templos en que
es adorado; verds juntamente las catélicas
ceremonias con que se sirve, y notards cémo
la caridad cristiana esti en su punto, Aqui,
en esta ciudad, verds cémo son verdugos de la
enfermedad muchos hospitales quea destruyen,

y el que en ellos pierde 1a vida, envuelto en la
eficacia de infinitas indulgencias, gana la del
cielo. Aquf el amor y 1a honestidad se dan las
manos, y se pasean juntos, la cortesia no deja
que se le llegue la arrogancia, y la braveza no
consiente que se le acerque la cobardia. Todos
sus moradores son agradables, son corteses,
son liberales y son enamorados, porque son
discretos. La ciudad es la mayor de Europa y
la de mayores tratos; en ella se descargan las
riquezas del Oriente, y desde ella se reparten
por el universo; su puerto es capaz, no sélo de
naves que se puedan reducir a nimero, sino
de selvas movibles de drboles que los de las
naves forman; la hermosura de las mujeres
admira y enamora; la bizarria de los hombres
pasma, como ellos dicen; finalmente, ésta es

la tierra que da al cielo santo y copiosisimo
tributo”, {Persiles, 271)

Lisboa como destino alegérico en el Quijote apocriio
25

Pero acaso lo mis significativo para entender
la funcién simbélica de la capital portuguesa en
Los trabajos de Persiles y Sipismunda es el hecho de
que, tras su recorrido por las tierras birbaras del
norte, Periandro y Auristela se reintegren a la
civilizacién cristiana por tierras de Portugal.
Aunque su destino ltimo esté en Roma, como
cabeza de la cristiandad, Lisboa es el punto de la
geografia europea que Cervantes eligié para su
vuelta al orden, y asi escribe: «Llegé el navio a la
ribera de Ia ciudad, y en la de Belén se desembar-
caron, porque quiso Auristela, enamorada y devota
de la fama de aquel santo monasterio, visitarle
primero, y adorar en €l al verdadero Dios libre y
desembarazadamente, sin las torcidas ceremonias
de su tierras (Persiles, 272).

Esa misma fue la funcién alegérica que Atonso
Fernandez de Avellaneda otorgé a Lisboa en el
«cuento de los felices amantes», que acupa los
capitulos XVII, XVIII, XIX y XX del Szgundo tomo
del ingeniose hidalgo Don Quijote de la Mancha,
que contiene su tercera salida: y es la quinta parte de
sus aventuras, publicado en 1614, El narrador de
la historia es un ermitafio llamado fray Esteban,
que vuelve desde Roma en compafiia de un soldado
que, a su vez, viene de Flandes. Ambos se convierten
en cuentistas para solaz de los oyentes ficticios y
adoctrinamiento de los lectores reales. Esta novelita
es heredera, como las Ejemplares, de las novelle
italianas, aunque Avellaneda prefirié inclinarse a
lo moral, ya que él mismo habia censurado las
Novelas cervantinas por ser «mds satiricas que
ejemplares, si bien no poco ingeniosas» {Avellaneda,
195). La trama reproduce por extenso la famosa
leyenda de Margarita la Tornera, que recogian
numerosas obras devotas de la época, como los
Sermones del Discipulo de Johannes Herolt o los
Liustres milagros e historias memorables de Cesario
de Heisterbach. La historia hubo de ser tan atractiva
para los lectores devotos y tan conocida en la época,
que el mismo Lope de Vega sesirvid deellaen la
comedia Lag buena guarda, compuesta en 1610,
por los mismos afios del Quifote apéerifo.

Como el Persiles cervantino, la narracién de
Avellaneda tiene una estructura bizantina, aunque
se atiene a esa suerte de bizantinismo doméstico

que ya habia ensayado el mismo Lope de Vegaen

el Peregrine en su patria y que limita la geografia
de la accién a la Peninsula Ibérica. Pero no por
ello, el itinerario que siguen los protagonistas carece
del envés alegérico que caracterizé al género
bizantino durante el Renacimiento. Este viaje a
través de Espafia y Portugal representa también el
otro peregrinaje interior de unos personajes que
van desde el pecado a la redencién. Los protagonistas
de Ia alegoria son Dofa Luisa, priora de un
monasterio de religiosas, y Don Gregorio, un galin
joven y rico. Ambos son amigos desde la infancia,
pero esa amistad viene a transformarse en amor; y
como en la Celestina o en otros muchos amores de
las historias cervantinas, lo que comienza con el
lenguaje y las formas del amor cortés y del neopla-
tonismo entonces tan a la moda, envuelven y
disfrazan una pasién carnal.

Los primeros requiebros, los intercambios de
prendas y billetes amorosos terminan en querellas
contra las rejas del locutorio que separan los
cuerpos de los amantes. De nada les sirve ya el
retérico intercambio de almas neoplaténico, pues
la urgencia del cuerpo les arrastra, Y asi apunta el
ermitafio narrador del relato: «Durdles este trato
por mds de seis meses, hasta que, estando los dos
un dia hablando en el locuterio, comenzé don
Gregorio a maldecir las rejas, que eran estorbo de
que él gozase del mejor bien que gozar podia y
deseaba; y lo mesmo decfa ella», Al cabo es la propia
monja quien da un paso al frente y le propone a su
amante escaparse, para poder, dice, «gozar ambos
sin zozobras el dulce frute de nuestros amores»
(Awvellaneda, 458). Para preparar la fuga, el joven
roba a sus padres y la prelada arrampla con las joyas
ylos dineros del convento, aunque en el moimento
mismo de partir, se dirige a la Virgen implorando
perddn y proteccidn para las monjas cuyo gobiernos
estd dispuesta a abandenar:

“No quiero emprender la jornada sin encomen-
daros, Sefiora, como os encomiendo con las
mayores veras que puedo, estas religiosas que
hasta ahora han estado a mi cargo. Tenelde,
pues, dellas, Madre de piedad, pues son vuestras
hijas, a Jas cuales yo, como mala madrastra,
dejo y desamparo”. (Avellaneda, 461)

El recorride que los personajes van a seguir

desde la lujuria al arrepentimiento y la penitencia




tiene su trasunto en la peripecia bizantina. Y el
mismo narrador lo subraya al revelar el trinsito
que los amantes siguieron, dice, «por el camino
fragoso de sus torpezas» (vellaneda, 462). Ese viaje
se inicia en «una ciudad de las buenas de Espafian,
y Avellaneda, como Cervantes al comienzo de su
Quijete, decidis no descubrir al lector el nombre
de la ciudad con la intencién de ahondar en la
verosimilitud dela historia. Desde alli, los amantes,
como también lo hacen los protagonistas del

Peryifes cervantino, eligen como destino Lisboa:

“Continuaron su camino los ciegos amantes,

con los justos miedos y sobresaltos que imaginar
se pueden de quien anda en desgracia de Dios,
algunos dias, sin parar jamds hasta que legaron
a la gran ciudad de Lisboa, cabeza del ilustre
reino de Portugal. Alli, pues, hizo Don Gregorio
una carta falsa de matrimonio; y alquilando
una buena casa, compré sillas, tapices, bufetes,
camas y estrado con almohadas para su dama,
con el demas ajuar necesario para moblar una
honrada casa, comprando juntamente para el
servicio dellaun negro y una negra. Cargé tras
esto de galas y joyas para adorno suyo y de su
bella Dofia Luisa”,

Frente a larigidez castellana, Lisboa representa
en el Quijote apderifo una vida mds libre, mds rica
y ms sofisticada, Los dos afios que Dofia Luisa y
Don Gregorio pasan alli se caracterizar en la novela
por el deleite y la satisfaccién de los sentidos:
«Pasaron la vida muchos dias, acudiendo en aquella
ciudad a todo cuanto apetecian sus ciegos sentidos,
como fuese de entretenimiento, disolucién y fausto,
sin perder fiesta ni comedia la gallarda forastera
{que asi la Hamaban los portugueses) de cuantas
en Lishoa se hacian». La vida lisboeta representa
el ujo y el placer, aunque, en ltimo término, mds
que una Lisboa real e histérica, Avellaneda opté
por una Lisboa alegérica, que representa el punto
culminante de la pasién amorosa y del pecado:
«Dos afios estuvieron en Lisboa los ciegos amantes,
gastindolos en la vida mas libre y deleitosa que
imaginarse puede, pues todo fue galas, convites,
fiestas y, sobre todo, juegos, a que don Gregorio se
dio sin moderacién alguna» (Avellaneda, 462-463).

Al final, las deudas acumuladas en el juego

obligan a don Gregorio a vender sus esclavos

Camdes e Cervantes: um didiogo ibérico
26

negros, las propiedades que les quedaban y aun los
vestidos de Dofia Luisa. Acuciados por Ia necesi-
dad, salen de Lisboa, que se convierte en punto de
destino y retorno en ese recorrido que ambos hacen
desde ¢l pecado a la virtud. Aun les queda un
peldafio mas abajo en el descenso hacia la degradacion,
pues llegan a Badajoz pidiendo limosna y se ven
obligados a acogerse en el hospital de pobres,
donde un caballero administrador del mismo se

enamora de Dona Luisa y la pretende. Entonces.

don Gregorio consiente que su dama se vea con el
caballero y finge salir de la ciudad para que lo hagan
con acomado. El limite de Ia caida llega cuando
Dofia Luisa se convierte en cortesana:

“Publicése el negocio, con escandalo del
pueblo; que de ver el tolde de la dama, la
bizarria de Don Gregorioy la familiaridad con
que trataba con el caballero, frecuentando las
entradas de casa el uno del otro (que todo lo
allané el gusto del natural y necesidad del
forastero), nacié el echar de ver todos tenia
tienda [a forastera de entretenimientos, la cual
aumentd la ocasién de la murmuracién con el
engalanarse, ponerse a la ventana y gustar de
ser vista y vasitada, todo con consentimiento
de Don Gregorio, que ya no se le daba nada
del medrar a costa de la votada honestidad

(pero profanada escandalosamente) de la clega

religiosa, de quien de nuevo comenzaron a

picarse otros tres mancebos ricos de la ciudad,

admitiendo sus presentes, billetes y recados la
damna, sin reparar en comprarlos a costa de
su honra”.

Avellaneda subrayé esa degradacién con una
intervencién de Sancho, al final del capitulo X VIII,
en la que confunde fonéticamente Badajoz con un
«badajo» de honda carga sexual y Mérida con
«mierda», con una nueva geografia tan alegérica
como escatoldgica: «Par Dios—dijo Sancho- que eso
de badajos y esotro que por su mal olor no lo oso
nombrar declaran bien cuin gran puerca y badajo
era ese Don Gregorio, que dejé la monja entre
tantos cuervos o demonios». (Avellaneda, 472-473)

A partir de ahi, Don Gregorio abandona a Dosa
Luisay va solo a Madrid para tomar plaza de picaro
y servir a un amo. La monja se hunde entonces en

la prostitucidn, aunque, por accién de la gracia

Lisboa como destino alegdrico en el Quijote apdcrifo
27

divina, se inicia luego su reconversién religiosa, que
le empuja al retorno a su convento. Su vuelta se
produce simbdélicamente andando y vestida de
peregrina, con lo que el viaje adquiere una
dimensidn penitencial:

“...se vistié de peregrina, con sombrero,
esclavina, bordén y un grueso rosario al cuello
yalpargatas a los ples; y cubierta deste penitente
traje, arrebozado el rostro, se salié una noche
obscurisima de Badajoz, tomando la derrota
hacia su tierra, acompanada sdlo de suspiros,
ligrimas v descos de salvarse, desviindose
cuanto le era posible de los caminos reales y
procurando caminar casi siempre las noches,
en las cuales entraba en las posadas de menos
bullicio a tomar dellas lo mds necesario para
su sustento, saliéndose luego al campo...
Padecié también hambre, sed y frio, por ser
tiempe en que le hacia grande el en que
caminaba, y por la misma causa la molestaron
las aguas y arroyos”. (Avellaneda, 477-478).
Vuelta la monja al convento, se le aparece la

Virgen para recriminarle su accién yle explica que,
como en el milagro de Margarita la Tornera, ella
le habia sustituido durante todo el tiempo, sin que
nadie hubiera notado su ausencia. Lo que sigue es
el cilicio, el castigo del cuerpo v el rezo del rosario.
Don Gregorio, por su patte, tras oir el sermén de
un dominico, decide ir en peregrinacién a Roma
¥, a regreso, va al reencuentro de su antigua dama
con una indumentaria que contrasta con las galas
y los lujos de sus amores lisboetas: «...un vestido
de pafio liso, sin gorbidn alguno, el sombrero
puesto en los ojos, sin espada ni mds comparia
que bonisimos deseos y unas planchas grandes de
hoja de lata, hechas rallo, en pecho y espaldas, y
una cruz entre la ropilla y jubdn, con rosario y horas
en la faltriqueras (Avellaneda, 494). Tras penitencias
y mortificaciones sinntimero, ambos mueren en
olor de santidad, pues su viaje les habia llevado
desde la caida a la glona.

Pero todo este cuento no tendria sentido si no
s¢ explicara en el contexto de la controversia de arce/sis,
una polémica teoldgica en la que estuvieron enzarzadas
las Universidades espafiolas y portuguesas del siglo
XVII. El origen de la polémica estuvo en un libro
que el jesuita Luis de Molina publicé en 1588:

Concordia liberi arbitrii cum gratiae donis, divina
praestimiia, providentia, pracdestinatione et reprobatione,
esto es ‘Concordia del libre albedrio con el don de
la gracia, la divina presciencia, la providencia,
la predestinacién y la reprobacion’. Este Profesor
en 1a universidades Coimbra y Evora pretendia
conjugar la eficacia de Ia gracia y la omnisciencia
divinas con el fibre albedrio. Los dominicos de
Salamanca y Valladolid salieron al campo escanda-
fizados yllevd la voz cantante ¢l confesor de santa
Teresa, fray Domingo Bafiez. Los jesuitas
defendian la capacidad del hombre para alcanzar
en alguna medida el bien divino a través de sus
obras y consideraban intrinsecamente similares la
gracia eficaz y la gracia suficiente, para cuyo efecto
era necesario el consentimiento humano. De algin
modo, los molinistas consideraban que el hombre
participaba en su salvacidn. Por su parte, los dominicos
dieron preponderancia absoluta a la voluntad
divina sobse la humana, que en ningtin caso podfa
resistirse a la gracia eficaz y no habia sino de sino
admitir su recepcisn. En tiempos tan convulsos,
no es de extrafiar que los dominicos acusaran de

pelagianismo a los jesuitas por limitar la accién de
la gracia divina, mientras que los jesuitas tacharan
alos dominicos de calvinistas por rayar en la predes-

tinacién y no dejar margen a la [ibertad del hombre.

Como nadie se ponia de acuerdo y el volumen de

los acusaciones aumentaba, el Papa Clemente VIII

convocd a los tedlogos en la Congregacidn de auxiliss,

que elucubré a lo largo de diez afios, hasta 1607,

sin llegar a conclusion alguna. A su muerte, Paulo V

suspendié la congregacion y aprobé la licitud de

ambas doctrinas, con lo que la polémica atin habria

de sobrevivir varios afios mis en la Peninsula

Ibérica. Fue en estas circunstancias cuando se

escribié este «Cuento de los felices amantes»,

inserto por completo en la polémica y profunda-

mente prescupado por la cuestién del auxilio

divino. Por esas fechas, también Lope de Vega escribié

comedias atentas a la disputa, como La duena

guarda o La devocion del rosaris, que incluye como

personaje alegérico al «Auxilio Divino». Son obras

compuestas en los primeros afios del siglo XVII,

al tiempo que este segundo Quijofe avellanedesco.

La defensa que se hace en el libro de la orden

dominica y el uso insistente de un concepto




teolégico como el de gracia eficaz sirven para situar
el texto de Avellaneda en medio de esta polémica
¥ mis exactamente, en el ala bafiecista. El cuento

del apécrifo presenta siempre a sus personajes

" sometidos a la inexorable providencia divina ycon

una capacidad de accién radicalmente limitada.
A decir verdad, estos «felices amantes» son meras
marionetas en el escenario. En primer lugar,
las pasiones carnales impulsan sus voluntades sin
que ellos puedan oponerse; siendo Dios, en tltimo
término, quien consiente el pecado para luego hacer
de la historia un ejemplo de su podery generosidad.
Después es Dios mismo, por obra propia o con la
intermediacién de la Virgen, quien los conduce
hacia el bien y 1a virtud recobrada, sin que a Dofia
Luisa 0 a Don Gregorio les quepa otra cosa que
aceptar y seguir la voluntad divina,

Unavez que estos pecadores, rechazando el pecado,
han reconocido la gracia ¥ la misericordia de Dias
¥ han hecho propésito de enmienda, ¥a estin
preparados para recibir el auxilio de la gracia divina
¥ legar a ser «felices», es decir, salvados para la
vida eterna, 2 pesar de haber sido, como anunciaba
el titulo de la novelita, «amantes» ¥, por tanto,
pecadores. No-es, pues, Ia accién del pecador la
que determina su salvacién o condena, Los petsonajes
cumplen con sus buenas o malas acciones morales
¥ de ahi se sigue un camino u otro, pere, en tiitimo
término, es Dios quien dispone y quien les hace
pasar por el pecado, para luego ganarles con la
virtud. Por ello, cuando se narra la caida en la
tentacién, el asunto se presenta como inevitable:
«..el ser él tan principal y gentil hombre, ¥ conoctdo
suyo desde nifio, ayudé a que el demonio (que lo
que a las mujeres se dice una vez, se lo dice a solas
él diez) tuviese bastante lefia con ello para encender,
como encendid, el lascivo fuego con que comenzé
a abrasarse el casto corazén de la descuidada
priora» {(Avellaneda, 454). Esa caida se justifica
come fruto del consentimiento divino, pues, al fin
y al cabo, Dios da cauce a su plan de salvacién:

“...aquélla que habia profesado y prometido
castidad a Dios, y la habia guardado hasta
entonces con notables muestras de virtud

Comées e Cervanles: um didloga ibéfco
28

(permitiéndolo asi su divina Majestad por su

secreto juicio y por dar muestras de su

omnipotencia, la cual manifiesta, como canta

la Tglesia, en perdonar a grandes pecadores

gravisimos pecados, y por mostrar también lo

que con EI vale la intercesion de la Virgen

gloriosisima, madre Suya, y con cudntas veras

lainterpone ella en favor de los devotos de su

santisimo rosario), la perdié por un deleite

sensual y momentineo”. (Jvellaneda, 462)

Del mismo modo, las circunstancias de la Vuelta
al redil de la virtud estaban sefialadas por la
providencia divina, tal como explica el ermitaio:

“Comenzd a cavar en la consideracién de

su mal estado tras esto, y Dios a obrar secreta-

mente en su conocimiento, como aquel que

la queria dejar por ejemplo de penitentes yde

lo que con su divina misericordia puede la

intercesién de su electisima Madre, y, final-

mente, de lo que aella la obligan los devotos

de su sanctisimo rosario con la frecuentacion

de tan eficaz y ficil devocién, que se encendid

de suerte su espiritu en amor y temor de Dios,

que empezd a deshacerse en ligrimas,

apesarada de las ofensas cometidas contra

Su Majestad, confusa por no saber cémo ni

en quién hallar remedio ni consejo; que tan

cargada estaba de desatinos™, {(Avellaneda, 476)
Del mismo modo que Cervantes hizo de Lishoa
puertade entrada de los protagonistas de Laos trabajos
de Persiles y Sigismunda a la civilizacién cristiana ¥
europea, Alonso Fernindez de Avellaneda eligis
la capital portuguesa como un destino alegérico
en el que dofia Luisa y don Gregorio inician su
retorno a la gracia divina, Con la intencién de hacer
de la literatura via de adoctrinamiento devoro,
Avellaneda vertié en la ficcién los principios en
torno a la controversia dr auxifiis que defendian
los tedlogos dominicos. De algtin modo, esos textos
literarios y esas lucubraciones teoldgicas surgieron
en un dmbito geografico y cultural en e] que las
fronteras entre Portugal y Espafia estaban desdibu-
jadasyenel que fos personajes, los versos ¥y las ideas

transitaban entre uno y otro reino sin problema.

Camoes e Cervantes. Duas formas de expressdo da
realidade peninsular entre a Gloria e o Desengano

Anlbal Pinto de Castro

Quero, antes de mais, agradecer o convite que me fizeram paravir encerrar este Coléquio que celebra
a inauguragio das novas instalagdes do Centro de Estudos Ibéricos, criado pelo sentido beirdo
transplantado para o sol da Provenga, o meu admirado Colega e Amigo, Doutor Eduardo Loureng:'o
(deixe-me chamar-lhe assim, na tradigio da nossa alma Accademia Conimbrigensis!) honra tanto mais
desvanecedora quanto me é dado encontrar-me uma vez mais com ele e com outros Colegas, na minha
condigio de aluno atento ¢ disponivel para com eles aprender o que nfio sei.

Sempre entendi ¢ pratiquei a firme convicgdo de que, mantendo embora marcas especiﬁc:,;s que
profundamente as diferenciam como realidades estéticas auténomas, e independentemente das linguas
que thes servem de expressio (o que €, s6 por si, factor essencial a essa diversificacio!), ambas as literaturas
peninsulares apresentam, ao longo dos séculos, afinidades tio marcantes que constitui um gn’wt: erro
histérico ¢ metodolégico estudi-las sem partir da base comum ¢ dos liames formais, conteudisticos e
culturais que essa comunidade travou ao longo dos vérios periodos estéticos através dos quais se vier.am
desenvolvendo, muitas vezes até para exprimirem o que, nos planos social, econémico e sobretudo politico,
mais opurtha a Espanha a Portugal.

Mas isto sem nunca renegar a convicta condigiio de portugués em que sempre vivi e na qual quero e
espero morrer, justamente porque fundada nessa mesma osmose estética e cultural.

Lia ha dias nurn dos capitulos d’ 4 pintura do mundo, de Frederico Lourengo, esta frase posta na boca
da personagem de um helenista convertido s belezas da Roma renascentista: N

“A espera do avido para Lisboa [...] comeco a compilar o que tenho de ver da préxima vez que
vier 2 Roma. Uma coisa é certa: e, que sempre fui grego, acabo de me tornar romano.
O que equivale a dizer: sim, quero mesmo ser portugués”.!
Eu estou na mesmal! .
Diria até que esta minha convicgdo e prética, como investigador e professor, consolida mais na minha
consciéncia de nacionalidade a firme vontade de me manter fiel 4s responsabilidades que dela para mim decorrem.
E foi pensando nesta minha realidade que, neste ano jubilar das celebragdes do quarto centendrio da
primeira edigiio do Quifote, me lembrei de vos falar, nesta circunstincia igualmente fasta, de comf:) 0
tempo que foi, afinal, partilhado pelos dois grandes Escritores peninsulares, sendo um terero de crise,
os conduz, embora por caminhos diferentes das auras da gléria as angiistias do desengano e a procura de
novos recursos de sobrevivéncia.
Eu set que quando, nos principios de Janeiro de 1605, saia, em Madrid, das oﬁci‘nas de Juan de la
Cuesta, o volume contendo as quatro primeiras partes de E/ ingeniose Hidalgo Don Q.u:xote dela J-Wamba
‘compuesto” por Miguel de Cervantes Saavedra e dedicado ao Duque de Bejar, tinha decorrido um

! Frederico Lourenco, A formosa pintura do mundo. Ficgoes. Lisboa, Edigges Cotovia, 2005, p- 166.



IBEROGRAFIAS

Revista de Estudos Ibéricos

Centro de Estudos Ibéricos
Ano |l - N° 2 - 2006




